
El Lignum Crucis Lebaniego
The Lignum Crucis of Liébana





3

CANTABRIA, TIERRA DE LA CRUZ

Desde tiempo inmemorial, Cantabria custodia el 
Lignum Crucis. En Santo Toribio, la Vera Cruz 

de Cristo se alza como signo de reconciliación y 
paz: aquí confluyen los caminos y se abre la Puerta 
del Perdón. Ante este madero santo, quien llega can-
sado halla descanso, quien busca sentido recibe luz, 
quien está atribulado recibe paz y quien trae tropie-
zo descubre misericordia. La Cruz bendice a todos 
los pueblos y, a su contacto, descubre al Rey que en 
ella nos amó hasta el extremo.

De Jerusalén a Liébana, la historia  
y el misterio de un leño que cambió el mundo

En el silencio de Santo Toribio de Liébana, un 
relicario de plata guarda un fragmento de madera 
oscuro y acerado por los siglos: el mayor fragmento 
del Lignum Crucis. La mayor porción de la madera 
de la Cruz de Cristo, cuyo rigor histórico enlaza ar-
queología, política imperial y tradición viva desde 
hace diecisiete siglos.

La ciudad velada
A comienzos del siglo IV, Jerusalén todavía re-

cordaba los lugares de la Pasión, pero su paisaje sa-
grado había sido «enterrado» bajo la Aelia Capitoli-
na de Adriano. Tras sofocar la revuelta de Bar Kojba 
(132-135), el emperador refundó la ciudad, prohi-
bió la presencia judía y superpuso templos paganos 
donde la memoria cristiana ubicaba el Calvario y el 
Santo Sepulcro. Eusebio de Cesarea, testigo del giro 
constantiniano, relata que la zona del Gólgota fue 
colmatada y coronada por un templo pagano: sólo 
retirando capas de escombros «apareció el suelo pri-
mitivo» y se pudo reconocer el lugar de la tumba.

CANTABRIA, LAND OF THE CROSS

Since time immemorial, Cantabria has safeguarded 
the Lignum Crucis. At Santo Toribio, the True 

Cross of Christ stands as a symbol of reconciliation 
and peace: here the paths converge, and the Gate 
of Forgiveness opens. Before this holy wood, the 
weary find rest, those seeking meaning receive light, 
the troubled find peace, and those burdened by sin 
encounter mercy. The Cross blesses all peoples, and 
in its presence, reveals the King who loved us to the 
utmost.

From Jerusalem to Liébana, the history and 
mystery of a wood that changed the world

In the silence of Santo Toribio de Liébana, a silver 
reliquary holds a dark fragment of wood, hardened 
by the centuries: the largest fragment of the Lignum 
Crucis. The greatest portion of the wood of the Cross of 
Christ, whose historical authenticity links archaeology, 
imperial politics, and living tradition across seventeen 
centuries.

The Veiled City
At the beginning of the 4th century, Jerusalem 

still remembered the sites of the Passion, but its 
sacred landscape had been «buried» beneath Aelia 
Capitolina of Emperor Hadrian. After suppressing 
the Bar Kochba revolt (132-135), the emperor rebuilt 
the city, forbade Jewish presence, and overlaid pagan 
temples where Christian memory marked Calvary and 
the Holy Sepulchre. Eusebius of Caesarea, witness to 
the Constantinian shift, recounts that the Golgotha area 
was filled in and crowned by a pagan temple: only by 
removing layers of rubble did the “primitive ground” 
appear, allowing recognition of the tomb’s location.



4

La arqueología ha dado a ese relato un soporte 
físico. Bajo el actual Santo Sepulcro se han docu-
mentado muros de contención y rellenos compa-
tibles con una gran nivelación de época adriana; 
excavaciones en el complejo –desde las francisca-
nas del siglo XX a campañas israelíes en capillas 
colindantes– han localizado estructuras y materiales 
romanos, incluida una cisterna y un pequeño altar 
de libación bajo ámbitos vinculados a Santa Elena 
y San Vartán.

El Gólgota fue literalmente sepultado para cons-
truir encima; la memoria quedó bajo tierra, pero no 
desapareció.

La recuperación material del Sepulcro es tam-
bién símbolo espiritual: bajo capas de olvido y pe-
cado, Dios hace aflorar de nuevo lo esencial. La 
Cruz, velada por el poder y la costumbre, reaparece 
como memoria de un amor que no se retira. En cla-
ve cristiana, es el mismo dinamismo pascual: muer-
te que esconde la vida y vida que se revela tras la 
retirada de las piedras.

Archaeology has provided physical support for 
this account. Beneath the present Holy Sepulchre, 
retaining walls and fill layers consistent with major 
leveling from the Hadrianic period have been 
documented; excavations in the complex – from 
20th-century Franciscan campaigns to Israeli digs in 
adjacent chapels – have uncovered Roman structures 
and materials, including a cistern and a small libation 
altar beneath areas associated with Santa Elena and 
San Vartán.

Golgotha was literally buried to build on top; 
its memory remained underground, but it did not 
disappear. 

The material recovery of the Sepulchre is also a 
spiritual symbol: beneath layers of forgetfulness and 
sin, God brings forth what is essential once again.  
The Cross, veiled by power and custom, reappears as 
a memory of love that does not withdraw. In Christian 
terms, it embodies the same Paschal dynamism: death 
concealing life, and life revealed after the removal of 
the stones.

The Empress Who Raised the Stones
Around 326, Santa Elena, mother of Constantine, 

traveled to the Holy Land. Sources from Late Antiquity 
present her as the promoter of the recovery of the Holy 
Places and the protagonist of a discovery that would 
mark Christianity: the Cross. Her exact motivation 
remains debated; however, she had imperial backing 
and the collaboration of Bishop Macarius.

Work crews began clearing the debris from the 
Calvary area. Eusebius describes the process: demolition 
of the pagan constructions, removal of rubble layer by 
layer, and reopening of the “cave” of the tomb.

“The primitive ground appeared”, Eusebius writes. 
And with it, according to tradition, pieces of the 
execution wood were found in a nearby Roman cistern. 
Why would wood appear in a nearby Roman cistern? 
The technical explanation aligns with Roman practice: 

Capilla de Santa Elena. Invención de la Cruz (Jerusalén).



5

La emperatriz que levantó las piedras
Hacia 326, Santa Elena, madre de Constantino, 

viajó a Tierra Santa. Las fuentes de la Antigüedad 
Tardía la presentan como promotora de la recupe-
ración de los Santos Lugares y protagonista de un 
hallazgo que marcaría a la cristiandad: la Cruz. Su 
motivación exacta sigue abierta al debate; pero lo 
cierto es que contaba con el respaldo imperial y con 
la colaboración del obispo Macario. 

Las cuadrillas comenzaron a desescombrar el 
área del Calvario. Eusebio describe el proceso: de-
molición de los alzados paganos, desescombro por 
estratos y reapertura de la «gruta» del sepulcro. 
«Apareció el suelo primitivo», dirá Eusebio. Y con 
él, según la tradición, maderas de suplicio en una 
cisterna romana cercana. ¿Por qué habría aparecido 
madera en una cisterna romana cercana? La explica-
ción técnica encaja con el procedimiento romano: el 
poste vertical permanecía fijo en el lugar de ejecu-
ción y el reo llevaba el patibulum (travesaño), que 
a menudo se desechaba tras la crucifixión; una gran 
cisterna funcionaba como vertedero lógico en una 
cantera abandonada como el Gólgota. Esa tradición 
localiza allí varias maderas de suplicio.

¿Cómo reconocer la «vera cruz» entre otros ma-
deros? Las narraciones divergen: Sócrates Escolásti-
co habla de la curación de una enferma; una versión 
anterior refiere la reanimación de un difunto; San 
Ambrosio apunta al «titulus damnationis», la tablilla 
con la leyenda de Pilato. Esta última pista apunta a 
Roma: en la basílica de Santa Croce in Gerusalemme 
se conserva desde antiguo un fragmento con inscrip-
ciones en hebreo, griego y latín. Estudios paleográ-
ficos lo sitúan con verosimilitud en el siglo I y su 
superficie no muestra orificios de clavos, coherente 
con una sujeción por cuerdas a la cruz.

the vertical post remained fixed at the execution site, 
while the condemned carried the patibulum (crossbeam), 
which was often discarded after crucifixion; a large 
cistern functioned as a logical disposal site in an 
abandoned quarry such as Golgotha. This tradition 
locates several pieces of execution wood there.

How to recognize the “True Cross” among other 
pieces of wood? The accounts differ: Socrates 
Scholasticus mentions the healing of a sick 
woman; an earlier version refers to the revival of a 
deceased person; Saint Ambrose points to the titulus 
damnationis, the tablet with Pilate’s inscription. 
This last clue points to Rome: in the Basilica of 
Santa Croce in Gerusalemme, a fragment has long 
been preserved with inscriptions in Hebrew, Greek, 
and Latin. Paleographic studies plausibly date it to 
the 1st century, and its surface shows no nail holes, 
consistent with being fastened to the cross with ropes.

The Emperor’s Vision and the Conquering Sign
Elena’s undertaking fits into a larger turning 

point. In 312, before the Battle of the Milvian Bridge, 
Constantine is said to have seen – in the sky and in 
dreams – a luminous cross accompanied by the 
promise: In hoc signo vinces (“In this sign, you will 
conquer”). He ordered the forging of the Labarum, 
a standard in the shape of a cross crowned with the 
Chi-Rho (Χ-Ρ), and the following year, together with 
Licinius, issued the Edict of Milan, granting freedom 

Reconstrucción del lugar de la Crucifixión.



6

La visión del emperador y el signo  
que conquista

La operación de Elena se inscribe en un giro ma-
yor. En 312, antes de la batalla del puente Milvio, 
Constantino habría visto –en el cielo y en sueños– 
una cruz luminosa acompañada de la promesa: In 
hoc signo vinces. Mandó forjar el Lábaro, un es-
tandarte en forma de cruz coronado por el crismón 
(Χ-Ρ), y al año siguiente promulgó, junto a Licinio, 
el Edicto de Milán: libertad de culto para los cris-
tianos. Entre 314 y 317 las monedas y los escudos 
empezaron a hablar en lenguaje cristiano. El poder 
imperial adoptaba el símbolo de la Cruz.

Piedra, rito y memoria
Constantino ordenó monumentalizar el hallazgo: 

el Martyrium y la Anástasis articularon por primera 
vez una geografía cristiana del Calvario y del sepul-
cro –basílica de cinco naves, atrio triporticado con 
el Gólgota a cielo abierto y una gran rotonda sobre 
la tumba vacía–. Hacia 348–350, San Cirilo de Je-
rusalén ya afirmaba que la «Cruz que vemos entre 
nosotros» se había difundido por el mundo en peque-
ños fragmentos, señal de una veneración temprana 
y universal. A fines del siglo IV, la peregrina Egeria 
describe el Viernes Santo en el Calvario: la cruz se 
expone, los fieles pasan a besar el madero y los diá-
conos vigilan para que el fervor no arranque astillas.

of worship to Christians. Between 314 and 317, coins 
and shields began to display Christian symbols. The 
imperial power had adopted the symbol of the Cross.

Stone, Rite, and Memory
Constantine ordered the discovery to be 

monumentalized: the Martyrium and the Anástasis 
organized, for the first time, a Christian geography 
of Calvary and the tomb – a five-nave basilica, a 
triporticoed atrium with Golgotha open to the sky, and 
a large rotunda over the empty tomb. By 348-350, Saint 
Cyril of Jerusalem already affirmed that the “Cross we 
see among us” had spread across the world in small 
fragments, a sign of early and universal veneration. At 
the end of the 4th century, the pilgrim Egeria describes 
Good Friday at Calvary: the Cross is displayed, the 
faithful pass by to kiss the wood, and deacons ensure 
that devotion does not tear off splinters.

Heading to Hispania: the Translatio of the Wood
The Spanish tradition links Jerusalem with Astorga 

through Santo Toribio (5th century). Versions vary, 
but they agree on the essentials: Toribio received in 
Jerusalem a large fragment of the patibulum and 
brought it to Hispania. All evidence points to an initial 
custody in Astorga. With the instability of the 8th 
century and the Islamic campaigns, many relics sought 
refuge in safe places: the Liébana Valley, strengthened 
after Covadonga (722), was a natural sanctuary.

Between the late 8th century and no later than 
the 10th, the fragment is said to have arrived at the 
Monastery of San Martín de Turieno (today Santo 
Toribio) along with the remains of the Bishop of 
Astorga, Toribio. Documentation records include: 
Cofradía de la Santísima Cruz (1181); an inventory of 
1316 listing “a silver cross with the lignum Domini”. 
The monastery changed its dedication to Santo Toribio 
in the 12th century: the relic had already come to 
define the identity of the site.

Visión del Emperador Constantino.



7

Rumbo a Hispania: la translatio del leño
La tradición hispana enlaza Jerusalén con As-

torga a través de Santo Toribio (s. V). Las versio-
nes varían, pero coinciden en lo esencial: Toribio 
recibió en Jerusalén un gran fragmento del patibu-
lum y lo llevó a Hispania. Todo apunta a una cus-
todia inicial en Astorga. Con la inestabilidad del 
siglo VIII y las campañas islámicas, muchas reli-
quias buscaron refugio en lugares seguros: el valle 
de Liébana, fortalecido tras Covadonga (722), era 
un santuario natural.

Entre fines del s. VIII y no más tarde del X, 
el fragmento habría llegado al monasterio de San 
Martín de Turieno (hoy Santo Toribio) junto con los 
restos del Obispo de Astorga, Toribio. La documen-
tación habla: Cofradía de la Santísima Cruz (1181); 
inventario de 1316 con «una cruz de plata con el 
lignum Domini». El monasterio cambiará su advo-
cación a Santo Toribio en el siglo XII: la reliquia ya 
marcaba la identidad del lugar.

El Lignum Crucis de Liébana, por dentro
El fragmento lebaniego mide 63 cm de alto, 39 

cm de brazo horizontal, 1,5 cm de espesor y entre 
4 y 9 cm de ancho: proporciones coherentes con 
una sección de patibulum romano, probablemente 
del brazo izquierdo según la tradición. En 1958, 
un estudio anatómico realizado en Madrid identifi-
có la madera como ciprés común (Cupressus sem-
pervirens), especie presente en Palestina, con una 
morfología compatible con una antigüedad de dos 
milenios. No es una prueba absoluta –como cual-
quier análisis de reliquias antiguas, depende de ca-
denas de custodia complejas–, pero encaja con lo 
que sabemos.

La comparación con otros fragmentos ilustres  
–Santa Croce in Gerusalemme (Roma), San Pe-
dro del Vaticano, Notre Dame (París)– subraya su  

The Lignum Crucis of Liébana, Up Close
The Lebaniego fragment measures 63 cm in height, 

39 cm across the horizontal arm, 1.5 cm in thickness, 
and between 4 and 9 cm in width: proportions 
consistent with a section of a Roman patibulum, 
probably the left arm according to tradition. In 1958, 
an anatomical study conducted in Madrid identified 
the wood as Mediterranean cypress (Cupressus 
sempervirens), a species present in Palestine, with a 
morphology compatible with an age of two millennia. 
This is not absolute proof  like any analysis of ancient 
relics, it depends on complex chains of custody  but 
it aligns with what is known. Comparison with other 
illustrious fragments  Santa Croce in Gerusalemme 
(Rome), St. Peter’s (Vatican), Notre Dame (Paris) 

Santo Toribio, Obispo de Astorga (siglo V).



8

singularidad por tamaño y por continuidad de culto. 
En 1678, un acta del monasterio registra la extracción 
controlada de astillas para devoción, práctica habitual 
en la Europa medieval y moderna.

Liébana, santuario de montaña
De la mano de cronistas como Sandoval y el 

benedictino Yepes, los siglos XVI y XVII nos 
devuelven el pulso de un santuario que convoca 
romerías y acumula relatos de favores. En 1512, 
el papa Julio II concede el Año Jubilar Lebanie-
go –privilegio que hoy comparte sólo con Roma, 
Jerusalén, Santiago y Caravaca–: cada vez que la 
fiesta de Santo Toribio cae en domingo, se abre la 
Puerta del Perdón y miles de peregrinos renuevan 
una historia que nació en el Gólgota.

underscores its uniqueness in size and continuity of 
veneration. In 1678, a monastery record documents 
the controlled extraction of splinters for devotional 
use, a common practice in medieval and early modern 
Europe.

Liébana, Mountain Sanctuary
Guided by chroniclers such as Sandoval and the 

Benedictine Yepes, the 16th and 17th centuries reveal 
the pulse of a sanctuary that gathers pilgrimages and 
accumulates stories of favors. In 1512, Pope Julius 
II granted the Lebaniego Jubilee Year – a privilege 
today shared only with Rome, Jerusalem, Santiago, 
and Caravaca –: whenever the feast of Santo Toribio 
falls on a Sunday, the Gate of Forgiveness opens 
and thousands of pilgrims renew a story that began 
at Golgotha. The Jubilee teaches that the Cross 
opens a new time: forgiveness received and offered, 
reconciliation with God and with one’s neighbors. 
The indulgence is the fruit of a converted heart, 
healed in confession, nourished in the Eucharist, 
and committed to concrete acts of charity.

Science, Tradition, and an Open Question
Is the Lignum Crucis of Liébana the Cross of Jesus? 

The most honest answer, from an archaeologist’s 
perspective, is twofold. Historically, the hypothesis 
is defensible: there is a coherent chain of independent 
accounts in Jerusalem (Eusebius, Cyril, Egeria), an 
early transfer to Hispania, medieval documentary 
anchors in Liébana, archaeological indications 
beneath the Holy Sepulchre, and material evidence 
compatible with a Palestinian origin. There is also a 
factor that carries weight: the resilience of the cult. 
The Lebaniego Cross is not a passive relic; it is a 
performative sign that has nurtured faith, structured 
the territory, traced routes, and shaped communities 
over the centuries.



9

El Jubileo enseña que la Cruz abre un tiempo 
nuevo: perdón recibido y ofrecido, reconciliación 
con Dios y con los hermanos. La indulgencia es fru-
to de un corazón convertido que se deja sanar en la 
confesión, se alimenta en la Eucaristía y se compro-
mete con la caridad concreta.

Ciencia, tradición y una pregunta abierta
¿Es el Lignum Crucis de Liébana la Cruz de Je-

sús? La respuesta más honesta, a la manera de un 
arqueólogo, es doble.

Históricamente, la hipótesis es defendible: existe 
una cadena coherente de relatos independientes en 
Jerusalén (Eusebio, Cirilo, Egeria), un traslado an-
tiguo a Hispania, anclajes documentales medievales 
en Liébana, indicios arqueológicos bajo el Santo 
Sepulcro y datos materiales compatibles con el ori-
gen palestino.

Y también un dato que pesa en la balanza: la re-
siliencia del culto. La cruz lebaniega no es un ves-
tigio pasivo; es un signo performativo que ha edu-
cado la fe, ordenado el territorio, trazado caminos y 
moldeado comunidades durante siglos.

La cruz, signo y escuela
Para los creyentes, la Cruz no es un talismán: es 

el «árbol de la vida» donde el amor se deja tocar. 
Por eso, adorarla es confesar que el modo de Dios 
es la entrega, no la imposición.

En el lenguaje clásico de la Iglesia es un signo: 
Dios se vale de realidades concretas para conducir 
a la verdad. Por eso su adoración no se dirige a la 
materia en sí, sino a Cristo –«el Rey, no la madera», 
escribió San Ambrosio–. De ahí se desprende, in-
cluso para el lector laico, una ética de vida sorpren-
dentemente actual: el valor del sacrificio que cuida, 
del perdón que repara, de la memoria que rescata 
lugares y los convierte en hospitalidad.

The Cross: Sign and School
For believers, the Cross is not a talisman: it is the 

“tree of life” where love can be touched. Worshiping 
it is, therefore, a confession that God’s way is one of 
self-giving, not imposition. In the classical language 
of the Church, it is a sign: God uses concrete realities 
to lead to the truth. Its veneration is not directed at the 
material itself, but at Christ  “the King, not the wood,” 
wrote Saint Ambrose.

From this flows, even for the secular reader, 
a surprisingly current ethic of life: the value of 
sacrifice that cares, of forgiveness that restores, of 
memory that preserves places and transforms them 
into spaces of hospitality. The relic is a tangible sign 
pointing to the central event of the faith  the death and 
resurrection of Christ  and, therefore, its history is 
not an archaeological curiosity, but a living memory 
of Redemption. Walking one of the Lebaniego Ways, 
participating in the Eucharist if one is a believer, 
or observing silence and respect if not, leads us to 
contemplate the Lignum Crucis in its full dimension: 
a historical object imbued with the essential meaning 
for the followers of the Risen Christ.

One Last Glance
Beneath Hadrian’s fill, Calvary saw the light 

again. Since then, that wood has crossed empires, 
languages, and mountains to rest in a valley in 
northern Spain. Thus, the Cross of Liébana displays 
the convergence of tradition, history, and reason. 
Tradition preserves the thread of testimony; history 



10

La reliquia es signo tangible que remite al acon-
tecimiento central de la fe –la muerte y resurrección 
de Cristo– y, por eso, su historia no es una curiosidad 
arqueológica, sino memoria viva de la Redención.

Llegar a pie por alguno de los Caminos Lebanie-
gos, participar en la Eucaristía si se es creyente, o 
guardar silencio y respeto si no se es, nos conduce 
a contemplar el Lignum Crucis en su dimensión: un 
objeto histórico cargado con el sentido esencial de 
los seguidores de Cristo Resucitado.

Una última mirada
Bajo los rellenos de Adriano, el Calvario volvió 

a ver la luz. Desde entonces, aquella madera ha cru-
zado imperios, lenguas y montañas para anclarse en 
un valle del norte de España. Así, la Cruz de Liéba-
na expone la confluencia de tradición, historia y ra-
zón. La tradición conserva el hilo del testimonio; la 
historia aporta continuidad, documentos y lugares; 
la razón, a través de la arqueología y la ciencia, no 
desmiente –antes bien, acompaña– lo recibido. Por 
eso, cuando el peregrino entra en Santo Toribio y 
alza los ojos hacia el relicario, no contempla un ves-
tigio mudo, sino el leño de la esperanza, la madera 
concreta en la que, hace veinte siglos, el cristianis-
mo reconoce el signo de su victoria. “Con esta señal 
vencerás”.

Consejos de vida ante la Cruz 
• � Deja que Dios retire tus escombros. Dedica tiem-

po al examen de conciencia: ¿qué tapa hoy el Cal-
vario de tu corazón?

• � Reconcíliate. La Cruz es perdón: busca la con-
fesión, perdona a quien te hirió y pide perdón a 
quien hiciste daño.

• � Abraza tu cruz cotidiana. No huyas del límite ni 
del fracaso: únelos a Cristo y pregúntale «¿a quién 
puedo amar así, desde aquí?».

provides continuity, documents, and places; reason, 
through archaeology and science, does not contradict 
– rather, it accompanies – what has been received.

Therefore, when the pilgrim enters Santo Toribio 
and lifts their eyes to the reliquary, they do not behold 
a silent relic, but the wood of hope, the tangible timber 
in which, twenty centuries ago, Christianity recognizes 
the sign of its victory. “In this sign, you will conquer”.

Life Lessons Before the Cross
• � Let God remove your rubble. Take time for 

examination of conscience: what today covers the 
Calvary of your heart?

• � Reconcile. The Cross is forgiveness: seek confession, 
forgive those who have hurt you, and ask forgiveness 
from those you have harmed.

• � Embrace your daily cross. Do not flee from limits or 
failure: unite them with Christ and ask, “Whom can 
I love this way, from here?”.



11

• � Practice the works of mercy. The Cross is not 
admired from afar: it is expressed in bread, visits, 
listening, and justice.

• � Pray with the Passion. Read John 18-19, pray the Via 
Crucis, meditate on Philippians 2:5-11 (“He emptied 
himself…”) and Galatians 2:20 (“I live by faith in 
the Son of God”).

• � Celebrate and serve. Participate in the Eucharist: 
from the altar springs the strength to live “in the 
Christian way” at home, at work, and in society.

• � Walk in hope. In the Risen Christ, be a craftsman of 
peace and joy wherever you are.

• � Practica las obras de misericordia. La Cruz no se 
contempla de lejos: se traduce en pan, visita, es-
cucha, justicia.

• � Ora con la Pasión. Lee Jn 18–19, reza el Vía Cru-
cis, medita Fil 2,5–11 («se anonadó…») y Gal 2,20 
(«vivo en la fe del Hijo de Dios»).

• � Celebra y sirve. Participa en la Eucaristía: del al-
tar brota la fuerza para vivir «a lo cristiano» en 
casa, trabajo y sociedad.

• � Camina en esperanza. En Cristo resucitado, sé ar-
tesano de paz y alegría allí donde estés.



BOSTRONIZO

SAJA

 
COLSA

LA LASTRASAN MAMÉS

LURIEZO
CAHECHO

O
JE

D
O

ARENAS DE IGUÑA
LOS TOJOS

HIJAS

MALIAÑO

SANTO TORIBIO 

DE LIÉBANA

REVILLA

PARBAYÓN

CASTAÑEDA
CARCEÑA

SANTANDER

AESERMITA
DEL MORAL

TUDANCA
PEJANDAPOTES

 PUENTE VIESGO


